
DU 5 AU 15 MARS 2026

RASHID, L’ENFANT DE SINJAR

DOSSIER PÉDAGOGIQUE
14-19 ans



• 2

AVANT LA PROJECTION					                     3

De Jasna à Rashid ..............................................................………..……………....... 3

Quelques éléments de contexte… ................................................................ 5

… et les façons d’en rendre compte ............................................................ 6

APRÈS LA PROJECTION					                     8

Dans les ruines de Sinjar : 
analyse de la première séquence du film .................................................. 8

Mettre en scène l’écoute ................................................................................. 10

Dans le quotidien de Rashid ........................................................................... 11



AVANT LA PROJECTION 

• 3

SYNOPSIS

Rescapé des prisons de Daesh lorsqu’il était enfant, Rashid a retrouvé sa famille à 
Sinjar, au nord-est de l’Irak. Aujourd’hui adolescent, ce jeune Yézidi rêve d’un avenir 
meilleur dans un pays en pleine reconstruction. Mais la paix est fragile à Sinjar, et 
la haine contre la minorité yézidie refait surface. À l’aube de l’âge adulte, Rashid se 
réinvente au milieu des changements qui secouent son quotidien et se demande s’il 
faut partir ou rester. 

DE JASNA À RASHID 

L’histoire de Rashid fait un large écho à toutes celles racontées par la cinéaste 
Jasna Krajinovic dans ses précédents films, à chaque fois des portraits de jeunes 
personnes marquées par des vécus brutaux. C’est le cas du protagoniste d’Un été 
avec Anton (2012), qui regarde l’endoctrinement militaire et raciste dans des camps 
d’été organisés par le régime de Poutine, ou de La Chambre de Damien (2008), 
qui fait le récit d’un retour à la maison pour un jeune de 20 ans ayant passé ses 
quatre dernières années privé de liberté dans un centre pénitencier pour mineurs. Et 
lorsqu’elle concentre son effort de cinéaste sur une femme, c’est pour regarder une 
mère se battant pour le retour de sa fille partie en Syrie. Dans Ma fille Nora (2016) 
se dessinait, en creux, le portrait d’une jeune fille à travers les lettres qui lui étaient 
adressées. 

Le déracinement est l’un des enjeux pivot du cinéma de Jasna Krajinovic, elle-même 
Slovène installée en Belgique et travaillant constamment sur des personnages dont 
les cultures sont métissées ou frontalières. 

Un été avec Anton (2012)



• 4

Ces traits communs à tous ses films sont exacerbés dans Rashid, l’enfant de Sinjar 
: par ce portrait au long cours, étalé sur quatre ans entre 2019 et 2023, nous 
sommes amené·e·s à observer toute la complexité d’une situation prise en étau 
entre de nombreuses cultures et réalités géopolitiques, alors que Rashid se trouve 
au croisement de l’enfance et de l’âge adulte. Le film fonctionne ainsi de deux 
manières : comme un document précis et précieux pour se saisir de la réalité du 
peuple yézidi, autant que comme un film à la grande charge émotionnelle sur les 
aspirations et espoirs de ce jeune garçon. 

•	 À ton avis, pourquoi la cinéaste choisit-elle de filmer en priorité des 
adolescent·e·s ?

•	 Lorsque l’on s’intéresse à des sujets sociaux ou géopolitiques complexes, 
pourquoi peut-il être intéressant de ne se concentrer que sur un seul 
personnage ? 

•	 Peut-on s’identifier à des personnages aux vécus si éloignés du nôtre ? 

•	 Et as-tu une idée de la raison pour laquelle la réalisatrice s’intéresse à 
des conflits ayant lieu à l’autre bout de la planète ?



• 5

QUELQUES ÉLÉMENTS DE CONTEXTE…

Rashid appartient à la minorité confessionnelle yézidie de son pays, et vit à Sinjar, ville 

du nord-est de l’Irak proche de la frontière syrienne. Il faut comprendre la situation 

du peuple yézidi comme déjà au carrefour de plusieurs cultures : c’est une religion 

monothéiste (à l’image du catholicisme ou de l’islam) présente essentiellement au 

Kurdistan, région elle-même étendue sur plusieurs pays d’Asie occidentale. Son 

autonomie territoriale est remise en cause, avec des statuts différents et complexes 

en fonction de chaque pays, et son histoire récente est marquée par la souffrance 

liée aux persécutions. Les Yézidis sont eux-mêmes et elles-mêmes minoritaires parmi 

les Kurdes, qui sont majoritairement de confession musulmane, et c’est peut-être là 

le point de départ pour comprendre l’histoire de Rashid : les Yézidis subissent les 

conflits liés à l’autonomie du peuple kurde, et à leur situation de minorité religieuse 

tant au sein de l’Etat fédéral que dans leur communauté ethnique. C’est à partir d’une 

offensive menée par Daesh sur Sinjar en 2014, en plein contexte de guerre civile 

confessionnelle en Irak, que le peuple yézidi s’est fait massacrer et mettre en esclavage. 

Le contexte dans lequel le film trouve Rashid, en 2019, est celui d’une résurgence de 

la haine contre un peuple déjà extrêmement minorisé, très réduit numériquement 

et pour nombre d’entre eux et elles contraint·e·s à l’exil. Les quatre années au cours 

desquelles nous suivons Rashid atteste d’une aggravation progressive de ce contexte. 

Toute cette situation géopolitique, d’une grande complexité et qu’il est délicate de 

résumer parce qu’elle intègre de multiples belligérant·e·s, est ainsi contextualisée de 

façon très évasive par la cinéaste : sans que ce soit clairement exprimé par les mots, 

on ressent à mesure que le film avance les mutations politiques qui s’opèrent dans 

Limites historiques du Kurdistan (2013) - Infographie Le Monde diplomatique1 

1 REKACEWICZ Philippe, Limites historiques du Kurdistan, dans Le Monde diplomatique, Mai 2013



• 6

Dans les faits, l’armée d’Etat irakienne qui contrôle la région au début du film est 

progressivement remplacée par les milices du Hezbollah irakien, particulièrement 

hostiles à la liberté de culte en général et au Yézidisme en particulier, ce qui fait croître 

l’urgence de l’exil dont témoigne le film2. Surtout, toute cette situation entourant le 

peuple yézidi – à la fois son génocide et son emprisonnement massif –, n’est pas 

réellement arrivée à son terme lors de la sortie du film. La haine envers ce peuple 

est toujours féroce, la situation en Irak et dans la région du Kurdistan est en constant 

mouvement, et de façon plus précise la sœur de Rashid, Raishin, ainsi que 2 763 

autres Yézidis restent porté·e·s disparu·e·s à ce jour. 

•	 Connaissais-tu la situation des Yézidis ? Et celle du Kurdistan ? 

•	 Cette situation t’évoque-t-elle d’autres conflits, actuels ou passés ? 

•	 Est-il vraiment utile de comprendre parfaitement les enjeux pour rentrer en 
empathie avec la situation de Rashid en général et de ce peuple en particulier ?  

2 Pour en savoir davantage, se référer aux travaux de l’historien Vicken Cheterian en général, et ici en 
particulier à deux de ses articles parus dans le Monde Diplomatique : Les Yézidis, éternels boucs émissaires, 
Vicken Cheterian, Janvier 2017 ; Le Grand désenchantement kurde, Vicken Cheterian, Avril 2023.

…ET LES FAÇONS D’EN RENDRE COMPTE

Lors du visionnage du film, soyez attentif·ve·s à la façon dont tout ce contexte est 

abordé par la mise en scène. Voici un exercice sur lequel vous pouvez vous concentrer 

lors d’un premier visionnage d’un film : sans contexte clairement défini par le film, 

comment la réalisatrice s’y prend-elle pour témoigner de la tension politique ? Si 

la caméra se concentre essentiellement sur Rashid, par l’intermède de plans souvent 

serrés épousant le point de vue du jeune homme, elle prend aussi de la largeur entre 

les scènes, opérant régulièrement ses transitions grâce à plusieurs travellings (c’est 

le terme que l’on utilise pour désigner les déplacements de la caméra ; les travellings 

permettent d’offrir de nouveaux angles de vues sur un objet) sur le paysage. Et si 

ces plans sont intégrés subtilement dans la narration (c’est ce que l’on appelle des 

plans de coupe, qui permettent de lier les scènes de façon plus fluide), ils aident les 

spectateur·rice·s à noter l’état dans lequel est pris Sinjar ainsi que ses mutations au 

cours des années, les conflits en cours se reflétant dans la topographie de la ville.



• 7

Note ainsi la présence récurrente du drapeau de l’Irak dans ces plans de coupe, qui 

pourrait signifier plusieurs choses : à la fois une souveraineté retrouvée pour l’Etat 

fédéral, mais aussi le rappel des conflits d’allégeance sur ce territoire, en très fort 

contraste avec les couleurs du Kurdistan posées sur les « héros de la résistance 

yézidie » qui apparaissent lors d’un travelling au sortir de la ville. Tu noteras aussi la 

façon dont ce mouvement, qui offre une lecture sur la résistance du peuple yézidi, 

situé dans le premier quart du film et qui accompagne un trajet en voiture de jour, 

est repris en écho lors d’un trajet de nuit qui montre une étendue de drapeaux noirs 

pour témoigner du deuil de ce même peuple. 

Enfin, note précisément les occurrences d’une caméra qui se coupe, ou qui change 

subrepticement d’angle lorsqu’elle s’approche des forces armées : de quoi cela 

témoigne-t-il, à la fois en termes de situation de tournage mais aussi en termes 

d’effets de cinéma ? À ce sujet, la réalisatrice l’affirme : il n’était pas possible pour 

elle de filmer directement le contexte militaire dont l’histoire de Rashid dépend. De 

fait, le film apparaît comme « pirate » parce que tourné sans l’accord des autorités 

fédérales. C’est pour cela que tu verras bien davantage les réactions de Rashid face 

aux événements en cours – et la façon dont la cinéaste s’applique à les restituer à 

travers les multiples façons dont elle regarde son visage –, que les événements en 

eux-mêmes. En tant que spectateur·rice, nous ressentons très fort cette pression 

militaire et l’interdit du film : fais attention aux moments où la caméra est la plus 

stable, pleine de quiétude, et aux instants où celle-ci s’évade, déborde. Qu’est-ce 

que le passage de l’un à l’autre te fait ressentir ? Et demande-toi ensuite pourquoi la 

réalisatrice, qui ne se permet pourtant aucun discours sur la situation géopolitique, a 

choisi de conserver à l’image les témoignages de cet interdit. 



• 8

APRÈS LA PROJECTION 

DANS LES RUINES DE SINJAR : 
ANALYSE DE LA PREMIÈRE SÉQUENCE DU FILM

Le film s’ouvre sur une courte séquence, d’une durée d’environ deux minutes. Toute la 
séquence est en mouvement, la caméra semble mimer les déplacements d’une voiture 
sur une route, et traverse avec une grande curiosité les ruines de Sinjar. La séquence 
se termine sur la nuque de Rashid, assis sur un véhicule, qui observe ce mouvement 
de la même manière que la caméra le faisait.

•	 Maintenant que tu connais le film, qu’est-ce que cette circulation au travers des 
ruines de Sinjar te fait ressentir ? 

•	 Trouves-tu que cette première séquence ressemble au reste du film ?

•	 Que penses-tu de la musique ; quel effet produit-elle sur toi ?

•	 Qui parle ? Quelle est l’histoire racontée par la voix-off ? En t’appuyant sur ce 
que tu connais de la situation des Yézidis, qu’en penses-tu ? 

•	 Combien y a-t-il de plans dans la séquence ? Trouves-tu ça peu ou beaucoup ? 

•	 Où se situe la caméra pendant les déplacements ? Qu’est-ce que cela produit 
comme effet ? Quel est le point de vue retranscrit par la mise en scène ? 

•	 Pourquoi, à ton avis, ne voyons-nous que la nuque de Rashid et pas son 
visage ? Qu’est-ce que cela te fait ressentir ?

•	 Pourquoi la cinéaste a-t-elle préféré indiquer la localisation et la date du 
film à la fin de la séquence plutôt qu’au début ? Qu’est-ce que cette simple 
indication change au regard porté sur la séquence ? Sans elle, est-il possible de 
comprendre où nous nous situons ?  



• 9

Cette première séquence nous immerge instantanément dans une ville en ruines, 
dévastée et aux contours indéterminés. Si ce n’est grâce à l’intervention du texte 
(« 2020 - Sinjar, nord-ouest de l’Irak »), ou à quelques indices disséminés – comme 
des écritures sur les murs ou de lointaines traces de bâtiments dans le paysage –, il 
est difficile de situer précisément les choses : cette succession d’images ressemble 
en tous points à celles que l’on voit dans l’actualité de tout pays en guerre. Avant 
d’être à Sinjar, nous sommes dans un paysage dévasté. Le choix d’entrer dans le 
film par la destruction témoigne d’un souhait de la réalisatrice de parler moins des 
tenants et aboutissants d’un conflit, que de ses conséquences désastreuses, lisibles 
par toustes : la guerre est montrée par le prisme de ses méfaits, de ce qu’elle produit 
de façon visible et entendable par toustes. C’est une volonté non pas de s’adresser 
à des expert·e·s, mais de cueillir l’empathie des spectateur·rice·s. La musique vient 
renforcer cet aspect ; elle accompagne le mouvement en voiture, en renforçant la 
solitude d’un trajet qui fonctionne comme trace unique de vie dans une scène de 
désolation. La voix-off prolonge cette interprétation : elle ne raconte pas ce que l’on 
nous montre, mais se fait le relai d’un témoignage passé, d’un récit fondateur. Nous le 
devinons comme la genèse ou la fondation de la croyance yézidie :  « Ma grand-mère 
racontait qu’à l’aube des temps il n’y avait rien » – en même temps que nous circulons 
parmi les ruines et le contemporain aride d’une ville détruite, c’est un récit ancien 
et plein de vitalité qui nous parvient, celui de la naissance de tous les êtres et du 
commencement de la vie. Cela contraste pleinement avec les ruines, comme si nous 
étions revenu·e·s à un stade d’avant la vie. Précisément, le film va être le témoignage 
d’une vie qui doit continuer après que celle-ci ait été niée suite à un génocide ; Rashid, 
que nous ne connaissons pas encore, raconte alors la contradiction énorme qu’il vit 
entre son héritage religieux et la souffrance dont il hérite avec son peuple : « Pour 
nous, peuple yézidi, il est interdit d’ôter la vie. Mais je me demande… Si la vie que Dieu 
a créée est sacrée, pourquoi tous ces génocides nous arrivent-ils ? ».

Comme nous l’avions vu avant la projection, il semble difficile pour la réalisatrice de 
filmer les détails de la vie en ville dès lors qu’elle implique les autorités, et cela va 
forcer le film à se confiner dans les intérieurs, en étant très proche des personnages. 
La parole va alors devenir le moteur essentiel du film : pour pallier les images 
manquantes, c’est l’écoute qui sera la pièce maîtresse du film.



• 10

METTRE EN SCÈNE L’ÉCOUTE 

Lorsque nous rencontrons Rashid pour la première fois, celui-ci raconte précisément 
la vie qu’il a menée jusque-là : à quoi ressemblait son quotidien avant le début du 
génocide, puis dans les geôles de Daesh. Le premier enjeu est donc pour lui de se 
souvenir. Pour ce faire, il dessine sa maison, les souvenirs qui lui restent de sa vie sur 
place, ce à quoi elle ressemblait et quels gestes anodins étaient liés à cette vie. Le 
génocide n’implique pas seulement le meurtre des individus : c’est aussi l’effacement 
de la culture, de tout ce qui composait la vie, les us et coutumes d’un peuple. C’est 
pour cela qu’il est nécessaire à Rashid de se raconter, et de détailler ses souvenirs, 
notamment en passant par le dessin : les images sont manquantes, et il est nécessaire 
de les exhumer et de lutter contre l’oubli. La réalisatrice travaille avec une petite 
caméra numérique et une équipe de tournage réduite afin de pouvoir être toujours 
proche de ses personnages, de se mettre au niveau de leur point de vue. C’est cela 
qui va constituer le régime d’image principal du film : des plans serrés sur Rashid et 
son entourage, grâce à cette caméra ultra mobile qui permet d’être au plus proche 
de l’intime. Les plans sont ainsi presque toujours en mouvement et les rares fois où 
l’image se fixe, c’est une façon d’isoler Rashid, afin de couper précisément le flot de 
paroles et de se saisir, à la place, de son intériorité. 

Au début du film, la parole sert principalement pour témoigner de la situation des 
Yézidis en général et de la vie dans les camps de Daesh en particulier. Elle se met 
au service des espoirs et aspirations de Rashid et de sa famille dans la deuxième 
moitié du film : bien avant le départ en Australie, le projet est formulé et répété, 
justifié et argumenté. La discussion est bien la matière première de la cinéaste, et 
la scène la plus bouleversante du film a pour motif central d’autres paroles : celle des 
adieux formulés par Rashid à sa grand-mère et au reste de sa famille. Le tournage 
documentaire oblige, contrairement à la fiction qui prépare en amont ce qui va être 
filmé, à saisir le réel au vif : lors de cette scène des adieux, la réalisatrice abandonne 
temporairement la perspective unique de Rashid, afin de restituer une toute autre 
ambiance. Il y a alors un découpage beaucoup plus rapide que dans le reste du film : 
la mise en scène alterne des plans serrés sur des personnes qui s’embrassent, et des 
plans larges tantôt sur la voiture que l’on charge d’affaires, tantôt sur la famille qui 
assiste à la scène, affectée. Cette transformation du point de vue unique en une vue 
omnisciente est pourtant toujours entière au service de son personnage principal : 
toute la scène s’organise autour de Rashid. 



• 11

DANS LE QUOTIDIEN DE RASHID 

Pour parfaire toute cette attention portée à son personnage, cette mise en scène de 
la parole et de l’écoute, la réalisatrice pénètre entièrement dans les espaces les plus 
intimes de la vie de Rashid. Il est filmé dans la chambre, à table lors des repas, dans 
sa salle de bain, en train de jouer avec ses frères et sœurs ou en vadrouille avec ses 
ami·e·s. Avec un tournage étalé en trois fois et sur quatre années, nous témoignons en 
tant que spectateur·rice des métamorphoses de ce quotidien et de Rashid. 

•	 Que peux-tu dire de l’évolution de Rashid au cours du film ?

•	 Pourquoi finit-il par prendre la décision de s’exiler ? 

•	 As-tu ressenti le passage des années durant le film ?

•	 Pourquoi le film accorde-t-il autant de place aux gestes du quotidien ?

Rashid, l’enfant de Sinjar est un documentaire avec tout ce que cela implique de 
contraintes purement liées au réel. Si l’équipe de tournage a une vraie préparation 
en amont – par exemple ici pour pouvoir planifier les voyages de la cinéaste à Sinjar, 
construire des scènes clefs comme les trajets en voiture ou la scène d’adieux –, celle-ci 
doit en grande partie improviser en même temps que se déroule la réalité. Il n’est pas 
possible de prévoir ce qui va se passer, ce qui va être dit ou, dans le cadre plus large 
d’un tournage comme celui-ci étalé sur plusieurs années, comment les personnages 
ainsi que les situations politiques vont évoluer. Ainsi, nous l’avons vu en préambule, 
la situation à Sinjar est très versatile et change énormément au cours du film – il 
y avait pour Jasna Krajinovic l’enjeu de restituer les perceptions changeantes de 
Rashid sur son passé et sur sa vie. Nous comprenons ainsi comment la peur s’est 
progressivement emparée du garçon, s’est infiltrée en lui jusqu’à le pousser à l’exil qui 
forme la conclusion du film. 

En disant cela, nous nous concentrons sur les aspects qui balisent le film : le point 
de départ se situe dans les ruines de Sinjar, et le point de chute se fait aussi en 
voiture, mais dans la direction de l’aéroport, lieu où ont lieu  les adieux de Rashid 
à sa ville. C’est le mouvement narratif général du film. Si nous ressentons cette 
évolution progressive en tant que spectateur·rice, celle-ci se fait pourtant sans 
passage abrupt : nous n’avons pas le sentiment de voir des blocs constitués chacun 
par une année de vie de Rashid, mais au contraire un film qui coule dans un même 
geste continu. C’est peut-être là que se situe la grande beauté du film, qui cherche 
à aller plus loin que sa seule composante documentaire : plutôt que de retracer 
des événements à la manière d’un reportage télévisuel, le film va accompagner 
toute la famille de Rashid au plus près de son quotidien, de ses routines de vie. 



• 12

Ainsi, ce qui nous apparaît est un personnage qui évolue non pas à travers des 
événements et un passage du temps marqué, mais par des appréhensions de 
gestes nouveaux qui vont, en se multipliant, former sa réalité quotidienne. Il est 
alors très important de voir Rashid commencer à conduire – après de nombreuses 
scènes au rang de passager –, tout comme de constater l’assurance avec laquelle 
il exerce son métier à la boulangerie. Ce n’est qu’en attrapant des détails lors des 
scènes que nous constatons que Rashid grandit, ou que le contexte afférent à Sinjar 
se modifie lui aussi : c’est en voyant davantage de boutons d’acné sur son visage, 
au gré d’un plan serré, que nous constatons que Rashid vieillit, ou en constatant 
qu’il fume désormais des cigarettes lorsqu’il sort avec ses ami·e·s. Pour se saisir 
de cette idée, nous pouvons faire un pas de côté et rattacher le film à toute une 
tradition du coming-of-age, genre cinématographique qui met en scène les paliers 
et épreuves que va connaître un·e adolescent·e vers l’âge adulte. Plus précisément, 
la façon qu’a le film de faire fondre les années qui passent les unes dans les autres, 
et de ne faire ressentir que très progressivement le temps qui passe rappelle un 
chef-d’œuvre du genre, Boyhood (2014) de Richard Linklater. L’expérience est celle 
d’un film qui, dans le quotidien de son personnage principal, nous fait vivre le temps 
de la même manière que lorsque celui-ci défile devant nous – c’est-à-dire sans que 
l’on s’en rende compte. Si la réalité dépeinte dans Boyhood est très éloignée de celle 
vécue par Rashid à Sinjar, les deux films ont pour point commun de rendre compte, 
avec précision et beauté, des adieux à l’enfance. 

A droite : Boyhood (2014), Richard Linklater



CRÉDITS

 
AUTEUR

Pierre Guidez

GRAPHISME
Les M Studio

AVEC LE SOUTIEN DE

LUXEMBOURG CITY FILM FESTIVAL

www.luxfilmfest.lu 


